CALL NO.
CA1
IA 185
-76152
GOVT

52



Indian and Eskimo Affairs Program **Education** 

# Indian Education

Native
Bilingual-Bicultural
Education Programs



(2)

Issued under authority of the Hon. Judd Buchanan, PC, MP, Minister of Indian and Northern Affairs Ottawa, 1976 OS-5043-000-BB-A1

©Minister of Supply and Services Canada 1976 Catalogue No. R41-2/1976 Design: Gottschalk + Ash Ltd.

76152



This issue of Indian Education borrows from the research and writing of Ida Wasacase, a leader in Native Bilingual-Bicultural Education. Miss Wasacase is a former consultant with the Manitoba Department of Education, a past co-ordinator of native languages with the Department and is now with the Saskatchewan Indian Cultural College. The material which follows originally appeared in Dialogue, Vol. 3, No. 1, 1976.

"In the past few years, educational programs have been changing for native people. The development and the results of Indian education have been historically, by and large, disappointing. The rich heritage of language, culture and custom that the native child brought to school was almost completely ignored.

"But in Canada today, educators are beginning to promote, to identify and to develop bilingual/bicultural programs that begin with the experience that the Indian child brings to school. To involve in the school curriculum what the Indian child has to offer in order to give him the choice of what he really wants, is being encouraged and implemented in schools where the Indian child learns through his native language and his own environment. That is why I feel that bilingualism/biculturalism is a promising development in Indian education that could bring about exciting changes in the next few years."

Ida Wasacase

## Language needs of native peoples

Where you live fixes whether you speak (or your children will learn to speak) a native language. Native peoples make up less than one per cent of the total Canadian population. They are physically outnumbered by population groups which use two official languages — French and English — and, in the home, may speak any of the many languages from Asia and Europe.

In most areas of northern Canada, the native language is the language used in the community. Students come to school speaking the native language which is used in all their activities. In the southern part of the country, while many adults speak the native language, some children do not. These children hear and understand the language at home but do not speak it when they enter school. In these communities the native peoples have been influenced by the larger non-native society. The native language is not the language of the majority, nor does it meet the needs of the larger group. In the cities where many native persons have migrated, the native language is seldom heard outside a few homes. The children become unilingual in French or English to meet the needs of the dominant society in which their parents have chosen to live.

About 65 per cent of Canada's native population over 30 years of age speak a native language. To be able to function easily and with authority in the larger nonnative society, Indian and Inuit people must necessarily also speak a second language (either of the two official languages — English or French). In fact, a few native persons are trilingual, but these are the exceptions.

In the past, it often seemed to be an all or nothing choice for native parents, whether to send their children to school or not. In some schools, to be Indian or Inuit was to be penalized. The child often started school speaking only the mother tongue and was unable to understand the teacher's language. To the child, the school rejected the only words that he or she knew. Is it any wonder that the child's first experiences were related to failure and rejection? The effects of such treatment were long-lasting and deep and often resulted in the child's dropping out of school and withdrawing from the whole education process. School attendance and achievement statistics confirmed this disappointing situation.



How, then, can native children grow in pride of self, in pride of race in this larger "white" society? Since living language is a carrier of culture does this mean that native children must attend a special native school after spending the day at regular school to ensure the regeneration of their cultural values, to say nothing about coping with the usual pressures of modern society?

For over 200 federal schools across Canada which have initiated bilingual-bicultural education programs, the answer is no. It does not mean attending two schools. Native bilingual-bicultural education capitalizes on the natural ability of children to learn languages easily. The program involves a language shift principle, where the students start school in their own language, then gradually shift to a second language, so that by the end of grade four or five, they are fluent in both the native language and either French or English.

#### What is bilingualism?

For the native peoples, bilingualism is to understand and to communicate in two languages — a native language and one of Canada's two official languages. The truly native bilingual person has developed two language systems and is able to function in either language.

#### What is biculturalism?

For the native peoples, biculturalism is to be able to function in either of two cultures – the native community in which one is raised and the dominant society where one has chosen to become educated or to learn certain skills. This individual can choose to move from one culture to another as the occasion demands.

### Bilingual-bicultural education

This is not simply teaching a native language. Bilingual-bicultural education is using two languages to teach any part or all of the courses of study in a school; assisting students to become literate in two languages and enabling them to function with confidence in either a native or a non-native community. As well as mastering two languages, the students gain an appreciation of their own cultural values and heritage, and an understanding of the ways and beliefs of the dominant society.

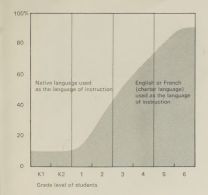
"Since learning must begin where the child is...", bilingual-bicultural education usually starts by teaching the child to read and write in his mother tongue. This is based on the idea that after the child is taught to read and write in the language he first hears and learns to speak, the transfer or shift of these skills to the reading and writing of a second language is less difficult. The language of instruction will depend upon the language in use in the native community.

The community and the school wishing to initiate a bilingual-bicultural education program may be in one of two basic situations which will affect the type of program to be developed. First, the predominant language spoken and used in the community is a native language or secondly, the language spoken by the majority of the people, including the children, is either French or English.

In the first of these situations, where the predominant language is native, the aim of bilingual education is to maintain and enrich the child's knowledge of his own language while training him to become proficient in the use of either French or English. The favoured approach to this is known variously as the "transitional bilingualism", "language shift" or "acquisition/transitional" method. While details of the method may vary, it usually follows this general pattern:

As can be seen from the chart, the native language is used almost exclusively during kindergarten and grade one and then with the introduction of English or French, gradually decreased over a four- to five-year period as the use of the charter language increases.

Reading instruction begins in the native language and is later introduced in the charter language as well.



An alternate approach to this type of language situation (where the native language is in common use in the community) is the total immersion of the child in French or English from the beginning of his school career but with native language instruction (enrichment and literacy) introduced at a later grade. The shortterm advantages to this approach are obvious - eliminated (or at least postponed to a time when, hopefully, more resources will be available) are the problems of locating qualified teachers skilled in all aspects of the native language; native language textbooks; courses of study and resource materials. The disadvantages, however, are also important to note: too often an immersion program working in this direction, i.e., native -English or French, becomes a "submersion" program, and the goals of achieving cultural awareness and linguistic pride may never be realized. Frequently there is inadequate linguistic preparation for the native language literacy instruction and the students never really become proficient in their own language.

In the second of the situations mentioned previously, i.e., where the majority of the community speaks English or French and the native language is spoken by a minority, the twofold goal is reversed. The aim is to maintain and enrich the child's knowledge of French and English and concurrently to train him in the use of the native language. Again, there are two basic approaches which follow in reverse to those outlined previously. The first is the language shift model and the second is the immersion approach. It should, however, be emphasized that while these are basic approaches, there are also many possibilities for combining or varying these models to suit the specific needs of the community involved.

A design for an acquisition program may be something like this: at the nursery level, the teacher addresses the children at all times in the native language, although the children may ask questions in either English or the native language. Children are not forced to use the native language (Cree, Ojibway, Dogrib, etc.) but throughout the year, the natural development of the native language is fostered. It is important that teachers be bilingual. During kindergarten, all instruction continues in the native language and children are encouraged to develop as "speakers" in their native language. In grades one, two and three, the child is taught the fundamentals of reading, writing and spelling in the native language. In the first grade, the beginning of the transfer or shift to a second language begins. English might be used as the language of instruction in some subjects, for example, arithmetic.

Gradually, the percentage of time spent using the second language as the language of instruction increases until, at the end of five or six years of school, the child can switch easily back and forth in either language. The native language is then used to teach one subject in the arts or sciences to grade 12.

#### Why native bilingual-bicultural education?

"It must be understood that for many years, we as native people were deprived of recognition of our culture and language is schools. As educators, we should know that the most significant learning pattern is to continue the development of the child's native language and to build on pre-school experience. Non-Indian teachers too often assume that the native child has lived in a vacuum prior to starting school and comes to school with no concepts of learning when in fact it is the non-Indian teacher who does not understand our cultural values and cannot capitalize upon the child's first experiences. For many years, a native-speaking child entering school at the age of six was expected to compete and be at the same level as an urban child. If the child was unable to compete at this level, he was considered a slow learner. The problem was that there was no continuity and extension of the development of the native child's language and home experience. Instead this experience halted at age six."

Ida Wasacase

Bilingual-bicultural education is important because it builds upon the skills and strengths of the child's first learning experience in the native community. This is essential in order to give positive direction to the child to become bilingual and bicultural.

Bilingual-bicultural education emphasizes pride in the native child's culture and appreciation of other cultures.



On Indian reserves, Inuit settlements or native communities where there are bilingual pilot projects, there is increasing involvement by parents, teachers and elders in the school system. In the enjoyment of learning, children rarely miss class or skip school. Employment is offered in the community to both teachers or teacher assistants. Other community members contribute time voluntarily to work on the curriculum committees. The community as a whole becomes more cohesive. In some communities, elders supplement the children's classroom learning experience by telling them stories in their native language. Where bilingual programs work well, education may become the core of the community.

Goals of native bilingual-bicultural education
If a community and a school wish to implement a bilingual-bicultural schooling system, the following goals should be considered:

- achievement of oral fluency and literacy in two languages;
- improved achievement rates commensurate with age, ability and grade level in all subject areas;
- integrated curriculum experience for language and concept development, social living, mathematics, music, environmental studies, health, safety and aesthetic appreciation;
- involvement of teachers and staff members in workshops to expand their knowledge of bicultural concepts;
- involvement of parents and other community members in the planning, identification and development of the bilingual-bicultural program for their children.

# What goes into a good bilingual-bicultural program?

The experiences of successful programs show that the following were considered in the planning stage by the community and the school before the programs were initiated:

- Choice of language of instruction. Will it be the native language or the second language? The choice of language will depend on the language in use by the majority in the community and will be the language understood by most of the children who are just starting school. In the case of students already in school, the choice may be for the native language maintenance program.
- Choice of program. The different types of programs have been described earlier, but the community should be unanimous in their support of the program.
- Appointment of a small curriculum committee. This
  committee should be a representative group of native
  parents and native teachers in the community. A bilingual teacher is a "must" member. The committee is
  usually appointed by, and responsible to, the band
  council and should have the responsibility for the overall development of the program including course outlines, textbooks, audio visual aids, etc.
- A resource centre. If possible, a resource centre should be organized as a library and clearing-house where all materials in the native language and about the native culture are readily available for use and comparison with other programs.
- Specialists. Depending on the choice of program and the approach which is to be taken, the curriculum committee may identify a need for some additional expertise.

For example: a language and/or a curriculum specialist may be needed to help plan and develop classroom materials. Such a specialist would continue to work closely with the committee in developing materials. A linguist could provide information for either first- or second-language programs. For first-language programs, orthography standardization can be a problem. The linguist can demonstrate various types of orthographies in common use and discuss the relative advantages and disadvantages of each, thus giving the committee the background information needed to make their own choice of how to write their language. For second-language programs where graded lessons are required, a knowledge of the structure of the language,



from the perspective of the trained linguist, can help to provide a solid base for sequentially structured lessons. A specialist in native culture is a person well versed in the language and culture, who can help develop social studies and science programs that present an appreciation of native people and where they fit in the social and scientific stages of mankind's evolution. An early childhood specialist: If the program is to begin in the early grades, a consultant, preferably native, should be hired to devise a relevant nursery and kindergarten curriculum. A reading and language arts specialist: When literacy begins with the native language, a reading specialist, preferably a native teacher who realizes the needs of native children, could work with the linguist and the committee to develop classroom materials that would be relevant to native students. In areas where there has been substantial language loss, an older, gifted speaker of the language might be able to provide guidance on the richness, depth and meaning of the language that may not have been learned by some of the younger members of the community. Such a person may also be a wonderful source of legends and stories which can provide the basic material for the reading programs. Historians, psycholinguists and/or cultural anthropologists may also be needed from time to time to work with the native experts in much the same way that the linguist works with the native speakers, i.e., to provide a framework into which their knowledge may be placed for planning the total educational program.

## Planning and initiating a native bilingual-bicultural program

Long-range planning is required if a program is to be effective and meet both the needs of the students and the goals established by the community. For example, an acquisition program will likely have to be offered over a minimum period of five years before the students can hope to become bilingual. A maintenance program on the other hand, may be offered at different grade levels for varying lengths of time, depending on the fluency of the students.

Usually, existing buildings and equipment can be used for the curriculum development work; however, additional funds may be needed to cover the cost of reference books and supplies, the hiring of specialists (if the committee feels they are needed) and any printing costs related to the project. Depending on the experience and qualifications of the native language instructors, some additional teacher training may also be required.

A band wishing to initiate a program should first of all set its goals and then plan what is needed in order to achieve the goals within a reasonable period of time. A band council resolution indicating the support of the community for the project should then be forwarded to the district office. The district superintendent may then assist the band in working out the financial aspects of the program. Usually a bilingual-bicultural program is considered to be a curriculum-related expense, but some aspects of it may be chargeable to other activities, such as teacher training or administration.

For bands who already operate their own education programs, initiating a bilingual-bicultural program may simply be a matter of adjusting their own financial priorities in order to include the program.

Assistance in working out the details of the program may also be obtained from departmental native language co-ordinators, curriculum co-ordinators and/or classroom consultants.

Research into, and development of, native language materials is also carried on as project work at some of the Cultural/Educational/Centres. A current list of Cultural/Educational/Centres follows.



#### **New Brunswick**

Edmundston Indian Band St. Basile Indian Reserve R.R. #2 Edmundston, N.B. E3V 3K4

Eel Ground Indian Band R.R. #1 New Castle, N.B. F1V 318

Fort Folly Indian Band P.O. Box 21 Dorchester, N.B. EOA 1M0

Indian Island Indian Band R.R. #2 Rexton, N.B. EOA 2L0

Kingsclear Indian Reserve R.R. #6 Fredericton, N.B. E3B 4X7

Native Cultural/Educational Centre Big Cove Indian Band Big Cove Reserve R.R. #1 Rexton, N.B. EOA 2LO

Native Cultural/Educational Program Burnt Church Indian Band Lagaceville, N.B. EOC 1KO

Native Cultural/Educational Program Eel River Indian Band Box 444 Dalhousie, N.B. FOK 1B0

Oromocto Indian Band Oromocto Indian Reserve R.R. #1 Oromocto, N.B. E2V 2G2

Red Bank Indian Band Red Bank Reserve P.O. Box 120 Red Bank, N.B. EOC 1W0

St. Mary's Indian Band 25 Dedham Street Fredericton, N.B. E3A 2V2

Tobique Indian Band R.R. #3 Perth, N.B. EOJ 1VO

Woodstock Indian Band R.R. #1 Woodstock, N.B. FOJ 280

#### Nova Scotia

Micmac Association of Cultural Studies P.O. Box 961 Sydney, N.S. B1P 6J5

#### Québec

Manitou Community College P.O. Box 129 La Macaza Co. Labelle, Qué. JOT 180

T.I.K.I. Suite 500 505 Dorchester Blvd. West Montréal, Qué. H2Z 1A8

#### Ontario

Batchewana Indian Band Rankin Reserve 27 Gran St. R.R. #4 Sault Ste. Marie, Ont. P6A 5K9

Cree and Ojibway Cultural/ Educational Centre 252 Third Ave. Timmins, Ont. P4N 1E3

Ojibwe Cultural Foundation Excelsior P.O. West Bay, Ont. POP 1GO

Onake (North American Indian Travelling College) R.R. #3 Cornwall Island, Ont. K6H 5R7

Woodland Indian Cultural/ Educational Centre P.O. Box 1506 Brantford, Ont. N3T 5V6

#### Manitoba

Brokenhead Band Cultural/ Educational Program Brokenhead Band Scanterbury, Man. ROE 1WO

Dakota Ojibway Tribal Council Suite 4 110–10th St. Brandon, Man. R7A 4E6

Ebb and Flow Band Ebb and Flow Post Office, Man. ROL ORO

Fort Alexander Band Box 61 Pine Falls, Man. ROE 1M0

Keeseekoowenin Band Elphinstone, Man. ROJ ONO Manitoba Indian Cultural/ Educational Centre 602–191 Lombard Ave. Winnipeg, Man. R3B 0X1

Rolling River Indian Band P.O. Box 145 Erickson, Man. ROJ 0P0

Waywayseecappo Indian Band P.O. Box 340 Rossburn, Man. ROJ 1VO

#### Saskatchewan

Saskatchewan Indian Cultural College University of Saskatchewan Campus P.O. Box 3085 Saskatoon, Sask. S7K 3S9

#### Alberta

Frog Lake Cultural/ Educational Centre Frog Lake Band Frog Lake, Alta. TOA 1M0

Kehewin Native Cultural/ Educational Centre Box 218 Bonnyville, Alta. TOA OLO

Maskwachees Cultural College P.O. Box 360 Hobbema, Alta. TOC 1NO

Ninastako Centre Box 340 c/o St. Paul's Student Residence Cardston, Alta. TOK 0K0

Old Man River Cultural Centre Brocket, Alta. TOK 0H0 Old Sun Community College Box 339 Gleichen, Alta. TOJ 1NO

Saddle Lake Cultural/ Educational Program Box 1480 St. Paul, Alta. TOA 3A0

Tsut'ina K'osa Sarcee Cultural Program Sarcee Band Administration R.R. #3 Calgary, Alta. T2J 2T8

Stoney Cultural/Educational Program Box 29 Morley, Alta. TOL 1NO

Sturgeon Lake Cultural/ Educational Program Sturgeon Lake Indian Band Box 757 Valleyview, Alta. TOH 3N0

#### **British Columbia**

Bella Coola Band Cultural/ Educational Committee Bella Coola Band P.O. Box 253 Bella Coola, B.C. VOT 1CO

Coqualeetza Education Training Centre Association P.O. Box 370 Chilliwack, B.C. V2P 6J4

Fish Lake Cultural/Educational Centre Association Box 6000 Williams Lake, B.C. V2G 2P1

Haida Museum Masset, B.C. VOT 1M0

Heiltsuk Cultural/Educational Centre Bella Bella Band Box 40 Bella Bella, B.C. VOT 1B0

Lake Babine Band P.O. Box 879 Burns Lake, B.C. VOJ 1E0

Saanich Cultural/Educational Centre Box 147 Brentwood Bay, B.C. VOS 1A0

Victoria Indian Cultural/ Educational Centre P.O. Box 5084 Station B Victoria, B.C. V8R 6N3

## Yukon Territory

Liaird Indian Band Watson Lake Yukon

Mayo Band Cultural/ Educational Program Mayo Indian Band Mayo, Yukon YOB 1M0

Selkirk Indian Band Pelly Crossing Yukon

Yukon Indian Cultural/ Educational Society 22 Nisultin Drive Whitehorse, Yukon Y1A 3S5

#### **Northwest Territories**

Inuit Cultural Institute Eskimo Point, N.W.T. XOC 0E0

Territoires du Nord-Ouest

Institut culturel inuit Eskimo Point, T. N.-O.

Comité d'éducation culturelle de Bella Coola Bande indienne de flood elles

Colombie-Britannique

Case postale 253 Bella Coola, C.-B. VOT 1CO Bella Coola

V2P 6J4 Centre d'enseignement et de formation de Coqualeetza Case postale 370 Chilliwack, C.-B.

V2G 2P1 culturelle de Fish Lake Case postale 6000 Williams Lake, C.-B. Centre d'éducation

Centre d'éducation culturelle Heiltsuk Musée Haïda Masset, C.-B. VOT 1M0

Lake Babine Bande indienne de VOT 180 Case postale 40 Bella Bella, C.-B. Bella Bella

Centre d'éducation culturelle de Saanich Case postale 147 Case postale 879 Burns Lake, C.-B.

Centre d'éducation Brentwood Bay, C.-B.

Section de la recherche culturelle indienne de

sur les revendications foncières

Дпкои 890, avenue McKenzie Victoria, C.-B. V8X 3G5

de Mayo d'éducation culturelle Programme tribal

Y1A 355

Watson Lake

YOA 1CO Lukon

culturelle indienne du Yukon 22, chemin Nisutlin Whitehorse, Yukon Société d'éducation YOB 1PO Pelly Crossing Yukon Bande indienne de Selkirk Bande indienne de Mayo Mayo, Yukon YoB 1M0

Bande indienne de Liaird

Case postale 1506 Brantford, Ontario de Woodland culturelle indienne Centre d'education

Red Bank, N.-B.

Oromocto, N.-B.

Dalhousie, N.-B.

Lagacéville, N.-B.

Burnt Church

culturelle autochtone

Culturelle autochtone Bande indienne de

Réserve de Big Cove R.R. nº 1

culturelle autochtone (Bande indienne de

Centre d'éducation

Kingsclear R.R. nº 6 Fredericton, N.-B.

R.R. n° 2 Rexton, N.-B.

bnalal naibnl

Bande indienne de

Dorchester, N.-B. EOA 1M0

Case postale 21

Bande indienne de

New Castle, N.-B.

Bande indienne de

.8-.N ,notsbnumb3

Réserve indienne de

Nouveau-Brunswick

Fort Folly

E1 A 3T8

1 °n .A.A

E3A 3K4

2 ºn .A.A

Saint-Basile

Bande indienne

Eel Ground

Réserve indienne de

Programme d'éducation

Programme d'éducation

Fon . R. A d'Oromocto

FOK JRO

EOC 1KO

FOA 210 Rexton, N.-B.

Big Cove)

E3B 4X7

Case postale 120

Réserve indienne de Red Bank

Bande indienne de Red Bank

Bande indienne d'Oromocto Réserve indienne

Bande indienne de Eel River Case postale 444

KeH 2B7 Eon.A.A. (brow ub des Indiens d'Amérique

Bureau de poste Excelsior West Bay, Ontario POP 1GO des Ojibways

Timmins, Ontario 252, 3. avenue des Ojibways culturelle des Cris et Centre d'éducation

#### Ontario

8A1 Z2H Montréal, Québec 505 ouest, bd Dorchester Pièce 500 TTKT

OA! TOU Cté Labelle, Québec La Macaza Case postale 129 Collège communautaire

819 615 Case postale 961 Sydney, N.-E. culturelles des Micmacs Association d'études

#### Mouvelle-Ecosse

EO1 2BO Woodstock, N.-B. I on .A.A Woodstock gande indienne de

Perth, N.-B. Eon.A.A

> E3A 2V2 Fredericton, N.-B. 25, rue Dedham Saint Mary's Bande indienne de

**BV3TEN** 

Ile Cornwall, Ontario Onake (Collège itinérant

Fondation culturelle

P6A 5K9 Sault-Sainte-Marie, Ontario 27, rue Gran 8.8. n° 4 Réserve de Rankin parchewana Bande indienne de

#### Guebec

Bande indienne de Tobique

TOH 3NO Valleyview, Alberta Case postale 757 Sturgeon Lake Bande indienne de culturelle de Sturgeon Lake Programme d'éducation

Programme d'éducation culturelle des Stonies Gase postale 29 Morley, Alberta TOL 1NO

Calgary, Alberta T2J 2T8 indienne des Sarcis R.R. nº 3 Administration de la bande Programme d'éducation culturelle des Sarcis Tsut'ina K'osa

OAE AOT culturelle de Saddle Lake Case postale 1480 Saint-Paul, Alberta TOA 3A0 Programme d'éducation

Gleichen, Alberta TOJ 1100 Case postale 339 Collège communautaire Old Sun

Tok 0H0 Brocket, Alberta Old Man River Coordonnateur-conseil Centre culturel de ub noitnetts'I A

TOK OKO Case postale 340 Cardston, Alberta s'lued fnie2 a/s Résidence d'étudiants NIUSSISKO Centre de la bande

Hobbema, Alberta TOC 1NO Collège d'éducation culturelle des Maskwachees Case postale 360

> 010 A0T Bonnyville, Alberta Case postale 218 de Kehewin culturelle autochtone Centre d'éducation

OM F AOT Frog Lake, Alberta Frog Lake Bande indienne de culturelle de Frog Lake Centre d'éducation

Alberta



82K 328 Saskatoon, Saskatchewan Case postale 3085 Campus de l'Université de Saskatchewan la Saskatchewan eb enneibni elle indienne de Collège d'éducation

#### Saskatchewan

ROJIVO Rossburn, Manitoba Case postale 340 May way seecappo gande indienne de

ROJ OPO Erickson, Manitoba Case postale 145 Rolling River Bande indienne de

R3B 0X1 191, avenue Lombard Winnipeg, Manitoba pièce 602 Manitoba culturelle indienne du Centre d'éducation

ONO CON Elphinstone, Manitoba кеезеекоомеиш psuge jugienne de

HOE TIMO Pine Falls, Manitoba Case postale 61 Port Alexander Bande indienne de

ROL ORO Ebb and Flow, Manitoba Bureau de poste de Ebb and Flow Bande indienne de

> 87A 4E6 Brandon, Manitoba 110, 10° rue Pièce 4 Dakotas-Ojibways Conseil tribal des

ROE 1 WO Scanterbury, Manitoba Brokenhead Bande indienne de d education culturelle Reditt ammargor9

RdotinsM

formation pédagogique supplémentaire leur soit nédes enseignants en langue autochtone, il se peut qu'une relatifs au projet. Suivant l'expérience et la compétence qu'ils sont nécessaires) et les coûts d'imprimerie livres, l'embauche de spécialistes (si le comité estime occasionnés par l'achat de fournitures scolaires et de mentaires soient nécessaires pour subvenir aux frais

inclus dans les dépenses d'un programme scolaire, à d'un programme de bilinguisme et de biculturalisme est aspects financiers du programme. D'habitude, le coût pourra par la suite aider la bande à déterminer les envoyée au bureau de district. Le directeur de district que porte la collectivité au projet devrait alors être résolution du conseil de bande faisant état de l'appui faire pour les atteindre dans un délai raisonnable. Une fixer des objectifs et déterminer ensuite ce qu'il faut gramme de ce genre, devrait, en tout premier lieu, se Toute bande qui désire mettre sur pied un processaire.

leurs priorités financières qui tienne compte du peut signifier tout simplement une réorganisation de d'un programme de bilinguisme et de biculturalisme propres programmes d'éducation, la mise en œuvre Pour les bandes qui administrent elles-mêmes leurs

l'exception peut-être de la formation des enseignants et

de certains aspects administratifs.

programme.

Certains des Centres d'éducation culturelle font nateurs de programme ou aux conseillers pédagogiques. teurs en langue autochtone du Ministère, aux coordondétails du programme en s'adressant aux coordonna-On peut obtenir de l'aide pour mettre au point les

cation culturelle et de leurs adresses est la suivante. à sa préparation. La liste mise à jour des Centres d'édusur le matériel didactique en langue autochtone et voient également, à titre de projets spéciaux, des recherches



d'un programme éducatif d'ensemble. intégrer leurs connaissances en vue de l'élaboration en leur fournissant un cadre dans lequel ils peuvent les personnes parlant une langue autochtone, c'est-à-dire à peu près de la manière dont procède le linguiste avec travailleront de concert avec les experts autochtones de psycho-linguistes ou d'anthropologues culturels qui autre, on aura peut-être également besoin d'historiens, programmes d'enseignement de la lecture. De temps à histoires qui serviraient de matériel de base pour les source pourrait rassembler de merveilleuses légendes et plus jeunes de la collectivité. Une telle personne resla richesse, la vigueur et la signification aux habitants qui parle bien cette langue et qui en ferait apprécier il faudrait peut-être avoir recours à une personne âgée partie de leurs connaissances de la langue autochtone, les régions où les habitants ont perdu une grande d'un matériel didactique approprié aux écoliers. Dans concert avec le linguiste et le comité à la préparation ferait dans la langue autochtone. Il devrait travailler de lorsque l'enseignement de la lecture et de l'écriture se naisse bien les besoins des écoliers autochtones, autochtone, en lecture et en arts langagiers, qui con-Il faudrait de plus engager un spécialiste, de préférence approprié pour la maternelle et pour le jardin d'enfants. autochtone, chargé d'élaborer un programme scolaire il faudrait alors engager un conseiller, de préférence devait commencer dans les toutes premières années;

Planification et mise en œuvre d'un programme autochtone de bilinguisme et biculturalisme autochtone de bilinguisme et biculturalisme al est nécessaire que des travaux de planification à long ferme soient faits pour assurer l'efficacité du programme, répondre aux besoins des élèves et atteindre programme, répondre aux besoins des élèves et atteindre programme, répondre aux besoins des élèves et atteindre programme d'acquisition devrait vraisemblablement être offert pendant une période d'un minimum de cinq ans, avant que les élèves puissent espérer devenir bilingues. D'autre part, un programme de stabilisation des connaissances d'une durée variable peut être offert à différents niveaux selon les degrés de facilité linguis-tique des élèves.

D'habitude, les bâtiments et le matériel existants peuvent servir aux travaux d'élaboration des programmes. Toutefois, il se peut que des fonds supplé-

l'orthographe pourrait poser un problème. Le linguiste peut présenter divers genres d'orthographes d'un usage commun et discuter les avantages et les inconvénients relatifs de chacun d'eux, donnant ainsi au comité les relatifs de chacun d'eux, donnant ainsi au comité les choisir une graphie pour la langue considérée. En ce qui concerne les programmes de langue seconde, pour le sequels il faut des leçons graduées, la connaissance de la structure de la langue que possède un linguiste compétent peut aider à fournir une base solide pour établir ces leçons graduées.

On pourrait aussi avoir besoin d'un expert en culture autochtone connaissant bien la langue et la culture, de manière à élaborer des programmes d'études sociales et scientifiques présentant une image positive des autochtones et exposant la place qui leur revient dans l'évolution de l'homme. Les services d'un expert en puériculture seraient également requis si le programme



turalisme.

## Qu'est-ce qu'un bon programme bilingue

## et biculturel?

étudient les questions suivantes à l'étape de la plabiculturels, il est opportun que la communauté et l'école A en juger d'après les bons programmes bilingues et

• Choix de la langue d'enseignement: Langue mater-:noitsoilin

cas des enfants déjà à l'école, on pourra choisir le majorité des enfants qui commencent l'école. Dans le munauté et s'arrêtera sur la langue comprise par la fonction de la langue parlée par la majorité de la comnelle autochtone ou langue seconde? Le choix se fera en

grammes ont déjà été décrits dans le présent bulletin; · Choix du programme: Les différents types de proprogramme de maintien de la langue autochtone.

d'un comité représentatif des parents et des enseignants Nomination d'un petit comité du programme: Il s'agit le programme. cependant la communauté devrait appuyer unanimement

nuels et du matériel audio-visuel. ment, soit notamment des canevas de cours, des maresponsable de l'élaboration du programme d'enseignenommé par le conseil de bande dont il relèvera, sera de ses membres soit un enseignant bilingue. Ce comité, de la communauté. Il est absolument nécessaire qu'un

faudrait mettre sur pied un centre du matériel, faisant · Centre du matériel: Dans la mesure du possible, il

comparé avec d'autres programmes. sur la culture autochtone serait finalement disponible et matériel d'enseignement dans la langue autochtone et office de bibliothèque et de centre d'échange, où tout le

tés, le comité du programme scolaire pourra décider • Spécialistes: Selon le programme et la méthode adop-

Par exemple, il se peut qu'on ait besoin d'un lins'il y a lieu de recourir à d'autres experts.

première ou de langue seconde. En ce qui concerne les fournir des précisions sur les programmes de langue à la préparation de ce matériel. Un linguiste pourrait liste continuerait à collaborer étroitement avec le comité planifier et à élaborer le matériel didactique. Ce spéciaguiste ou d'un spécialiste de programme pour aider à

programmes de langue première, la normalisation de

deux langues; • acquisition des facultés de parler, d'écrire et de lire devraient tenir compte des objectifs suivants: adopter un système d'éducation bilingue et biculturel Toutes les communautés et les écoles qui souhaitent Objectif de l'éducation bilingue et biculturelle

grammes d'éducation bilingue fonctionnent bien, l'école

acquise en classe par les enfants, en leur racontant des

histoires dans leur langue autochtone. Là où les pro-

communauté devient ainsi plus unie. Dans certaines

de la communauté. Certains autochtones participent

fesseurs et d'aides-enseignants sont offerts au sein

parce qu'ils sont heureux de s'instruire, manquent

cipent de plus en plus à l'enseignement. Les enfants,

parents, les enseignants et les personnes âgées parti-

il y a des projets pilotes d'enseignement bilingue, les

à l'enfant le respect de sa propre culture et à lui faire

attitude positive vis-à-vis le bilinguisme et le bicul-

sein de sa communauté autochtone. Une telle orienta-

tion est essentielle si l'on veut qu'il acquiert une

apprécier celle des autres à leur juste valeur.

Dans les réserves, villages et agglomérations où

L'enseignement bilingue et biculturel vise à donner

volontairement aux comités de sélection des cours. La

ou abandonnent rarement l'école. Des emplois de pro-

communautés, les aînés suppléent à l'expérience

niveau de connaissances correspondant au système • acquisition, à un rythme proportionnel à l'âge, d'un

duęes: d'enseignement normal dans toutes les matières ensei-

• participation de tous les enseignants et membres du environnementales, santé, sécurité et beaux-arts; intellectuel et social, mathématiques, musique, études • programme scolaire intégré en langue, développement

de l'enfant autochtone; sance du bilinguisme et du biculturalisme en fonction personnel à des ateliers pour perfectionner leur connais-

et biculturel destiné à leurs enfants. ration et à la mise en œuvre du programme bilingue communauté à la planification, à la définition, à l'élabo-• participation des parents et des autres membres de la

devient le centre de la communauté.



pour rife, ecrife et eperer dans la langue acconde com-Le passage ou le transfert à la langue seconde commence en première année. On pourrait se servir de l'anglais comme langue d'enseignement pour certains sujets, ainsi le calcul. Petit à petit, le pourcentage de temps passé à se servir de la langue seconde comme langue d'enseignement augmente jusqu'à ce que, après l'angue alconde, l'enfant puisse passer facilecinq ou six ans d'école, l'enfant puisse passer facilement d'une langue à l'autre. On se sert ensuite de la langue autochtone pour enseigner un sujet dans le domaine des arts ou des sciences et ce, jusqu'en 12° année.

Raison d'être d'un système d'éducation bilingue et biculturel pour les autochtones Il faut convenir que nendant longrems nous, les

vaissances acquises. du développement de la langue maternelle et des conet le monde de l'école et dans l'interruption brusque dans le manque de continuité entre le monde de l'entant d'enfant lent. La véritable cause du problème résidait banlieue et s'il n'était pas à la hauteur il se voyait taxè l'école se voyait placé sur le même pied que l'enfant de temps, l'entant autochtone de six ans qui arrivait à bagage de connaissances de l'enfant. Pendant longet qui n'arrive pas à fonder son enseignement sur le non indien qui ne comprend pas nos valeurs culturelles processus d'apprentissage. En fait, c'est l'enseignant clos avant d'arriver à l'école et qu'il ignore tout du indiens pensent que l'enfant autochtone a vécu en vase notions qu'il a déjà acquises. Trop d'enseignants non ternelle de l'enfant et à fonder l'enseignement sur les consiste à développer la connaissance de la langue madevrions savoir que la meilleure façon d'enseigner rejetées par les écoles, En tant que pédagogues, nous autochtones, avons vu notre culture et notre langue Il faut convenir que pendant longtemps nous, les

méthode comporte aussi des inconvénients; sinsi, un programme d'immersion qui va de la langue autochtone programme d'immersion qui va de la langue autochtone à l'anglais ou au français, peut aisément devenir un programme de «submersion», et alors l'objectif visé qui est de sensibiliser culturellement l'enfant et de lui donner une fierté linguistique risque de ne pas être atteint. Trop souvent, la préparation linguistique pour tenner en langue autochtone est inadéquate et les élèves ne deviennent jamais compétents dans leur propre langue.

Dans la deuxième situation à laquelle nous avons fait allusion plus haut, soit lorsque la majorité de la fait allusion plus haut, soit lorsque la majorité de la collectivité parle l'anglais ou le français et lorsqu'une

ressources en personnel, en matériel et en argent le permettent sans trop de difficultés. Toutefois, pareille

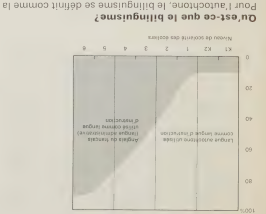
les cours à un moment plus propice, soit lorsque les

nuels dans cette langue. Elle permet aussi de reporter

fait allusion plus haut, soit lorsque la majorité de la collectivité parle l'anglais ou le français et lorsqu'une collectivité parle l'anglais ou le français et lorsqu'une arionorité parle une langue autochtone, le double objectif car interverti. Il s'agit de maintanir et d'enrichir les connaissances de l'enfant en français ou en anglais et, servir de la fangue autochtone. Là encore il y a deux méthodes d'approche fondamentales possibles et qui sont l'inverse de celles décrites auparavant. La première est la méthode de passage d'une langue à l'autre et la deuxième est la méthode d'immersion. L'on doit, toute-fois, souligner qu'à part ces deux méthodes d'approches fois, souligner qu'à part ces deux méthodes d'approches l'y à également plusieurs possibilités de les combiner ou de les diversifier afin de mieux répondre aux besoins précis de la collectivité concernée.

Dans le cas d'un programme d'acquisition linguistique, on pourrait procéder de la façon suivante: au niveau de la maternelle, le maître ou la maîtresse s'adresse toujours aux enfants dans la langue autochtone, bien que les enfants puissent poser des questions soit en anglais soit dans la langue autochtone. On ne force pas les enfants à se servir de la langue autochtone (le cri, le chippewa, le dogrib, etc.), mais pendant fonne (le cri, le chippewa, le dogrib, etc.), mais pendant sutochtone est favorisé. Il est important que les enseignants soient billingues. Au jardin d'enfants, toute gins soient billingues. Au jardin d'enfants, toute gins soient billingues. Au jardin d'enfants, toute l'instruction continue à être dispensée dans la langue autochtone et les enfants sont encouragés à s'exprimer dans leur propre langue. En première, deuxième et dans leur propre langue. En première, deuxième et troisième années, l'enfant apprend les éléments de base

lda Wasacase



peuvent se trouver dans une des deux situations fondamentales décrites ci-après, et qui ne manqueront pas d'avoir des répercussions sur le genre de programme que l'on se propose d'élaborer. Dans la premièe situation, la langue principale qui est parlée et utilisée dans la collectivité est une langue autochtone et, dans la deuxième, la langue parlée par la majorité des habitants, y compris les enfants, est soit le français, soit l'anglais. Dans le premier cas, alors que la langue principale

est une langue autochtone, le système d'éducation bilingue a pour but de maintenir et d'enrichir les connaissances de l'enfant dans as propre langue et en mâme temps de le former pour qu'il soit compétent dans l'une ou l'autre des deux langues officielles. La formule adoptée pour réaliser ce but peut indifféremment être appelée «bilinguisme de transition», «passage d'une langue à une autre» ou méthode «d'acquisition et de transition». Cette formule peut présenter quelques variations. Cette formule peut présenter quelques variations, mais son déroulement général est ordinaitement le suivant:

autochtone est utilisée presque exclusivement au niveau du jardin d'enfants et en première année. Avec l'introduction de l'anglais ou du français, l'enseignement de la langue autochtone diminue graduellement pendant une période de quatre à cinq ans, au fur et à mesure que l'emploi de la langue administrative s'accroît.
L'enseignement de la lecture se fait, au départ,

dans la langue autochtone et, plus tard, dans la langue administrative.

# des deux langues officielles du Canada. L'autochtone véritablement bilingue maîtrise deux systèmes linguistiques et peut sans difficulté adopter l'un ou l'autre.

Qu'est-ce que le biculturalisme?

Pour l'autochtone, le biculturalisme signifie la capacité
d'assimiler deux cultures, celle de la communauté
autochtone dans laquelle il a grandi et celle de la
société dominante dans laquelle il a choisi d'être
éduqué ou de travailler, Une telle personne peut au
besoin passer d'une culture à l'autre.

langues, soit sa langue maternelle autochtone et une

capacité de comprendre et de communiquer dans deux

## Système d'éducation bilingue et biculturel

L'éducation bilingue et biculturelle ne se résume pas à l'enseignement d'une langue autochtone et d'une langue seconde. En plus de donner aux élèves une bonne connaissance de ces deux langues, il faut les rendre aptes à naissance de ces deux langues, il faut les rendre aptes à evoluer aisément dans la communauté autochtone ou non autochtone. Ce type d'enseignement doit en fait aider l'Indien à apprécier as culture et son patrimoine autochtones tout en lui faisant comprendre le mode de vie et les aspirations de la société dominante.

connaissances de l'enfant», l'éducation bilingue et biculturelle devrait consister à lui enseigner d'abord à comprendre et à parler sa langue maternelle, puis à la lire et à l'écrire. Cela en vertu du principe que la lecture et l'écriture d'une langue seconde se maîtrisent plus facilement si l'enfant a d'abord appris à lire et à écrire sa langue maternelle. La langue d'enseignement dépendra de la langue parlée dans la communauté. pendra de la langue parlée dans la communauté.

pied un programme d'éducation bilingue et biculturel



Environ 65 p. 100 de la population autochtone du Canada de plus de 30 ans parle une langue autochtone. Canada de plus de 30 ans parle une langue autochtone. Pour être en mesure de fonctionner facilement et tone, les Indiens et Inuit doivent nécessairement parler une seconde langue, soit une ou l'autre des deux langues officielles (anglais ou français). En fait, quelques autochtones sont trilingues, mais ils sont des excepattochtones sont trilingues, mais ils sont des excepattochtes.

Par le passé, quand les enfants atteignaient l'âge scolaire, leurs parents devaient prendre une décision qui pour plusieurs représentaient un véritable dilemme: fallait-il ou non envoyer les enfants à l'école? Dans certaines écoles, le simple fait d'être Indien ou Inuit constituait un désavantage. Bien souvent, l'enfant ne pas la langue d'enseignement. L'enfant interprétait pas la langue d'enseignement. L'enfant interprétait cela comme un rejet de sa langue maternelle par l'école. Il n'est guère surprenant que le premier contact de l'enfant avec l'école ait signifié pour lui un échec et un rejet. Les effets d'un tel traitement, persistants et profonds, ont pu plus tard pousser l'enfant à abandonner fonds, ont pu plus tard pousser l'enfant à abandonner l'école et le tenir loin de tout le processus d'éducation.

Les atatistiques compilées sur les présences et le rendement semblent confirmer cette situation désas-

pour passer graduellement à une langue seconde et lequel les enfants débutent à l'école dans leur langue applique un principe d'alternance des langues selon d'apprentissage des langues qu'ont les enfants et bilingue et biculturel est fondé sur la grande facilité aura à fréquenter deux écoles. Le système d'éducation laires bilingues et biculturels, cela ne signifie pas qu'il fédérales du pays qui ont adopté des programmes scomoderne dans laquelle il vit? Pour plus de 200 écoles tones et à subir les pressions habituelles de la société pour assurer la survie des valeurs culturelles autochécole autochtone spéciale après ses classes régulières de la culture, cet enfant sera-t-il réduit à fréquenter une grande société blanche? La langue étant un véhicule le respect de lui-même et de sa race au sein de la Comment l'enfant autochtone peut-il grandir dans

parler couramment leur langue maternelle et une des langues officielles à la fin de la 4º ou de la 5º année.

#### Quelles sont les langues nécessaires aux autochtones?

Le fleu de résidence constitue le facteur déterminant dans l'utilisation par les parents et l'apprentissage par les enfants d'une langue autochtone. Les autochtones constituent moins de 1 p. 100 de la population canadienne. Ils sont dominés par une population qui parle une des deux langues officielles et, dans une plus faible mesure, emploie nombre de langues asiatiques et européennes de façon non officielle.

Dans presque fout le nord du pays, la langue autochtone est encore une langue fonctionnelle. L'enfant ne
parle et n'utilise que cette langue lorsqu'il commence à
fréquenter l'école. Dans le sud du pays par contre,
alors que nombre d'adultes parlent encore leur langue
maternelle autochtone, il n'en est pas de même pour les
enfants. Ces derniers entendent parler cette langue et
la comprennent, mais n'en font pas usage lorsqu'ils
entrent à l'école. Dans ces agglomérations, les
autochtones ont subi l'influence de la population non
autochtone plus nombreuse. La langue autochtone n'est
pas celle de la majorité et, en outre, elle ne répond pas à
ses besoins. Dans les villes, où bon nombre d'autochtone
nes as ont installés, la langue autochtone est rarement
mes se sont installés, la langue autochtone est rarement
utilisée, sauf dans quelques foyers. Les enfants deutilisée, sauf dans quelques foyers. Les enfants de-

nante dans laquelle ils ont choisi de vivre.

viennent unilingues pour s'intégrer à la société domi-



Ida Wasacase de bien meilleurs résultats.» autochtones permettra sans doute, selon moi, d'obtenir et biculturel qui, lui, tient compte du patrimoine des ternelle et par l'entremise des siens. Le système bilingue -em augnel es aneb ánnob tios iul tramangiaera l'aug permettre de choisir ce qu'il veut vraiment, il importe scolaires de ce que l'enfant indien a à offrir et lui à l'école. Pour favoriser l'intégration aux programmes naissances que l'enfant indien possède lorsqu'il arrive programmes bilingues et biculturels fondés sur les conpeu à peu à promouvoir, à définir et à élaborer des lui à l'école. Les pédagogues canadiens commencent et traditionnel que l'enfant autochtone apportait avec ment compte du riche patrimoine linguistique, culturel donné que des résultats décevants. Il ne tenait aucuneautochtones. Le système employé jusqu'alors n'avait coup de changements dans le système d'éducation des «Au cours des dernières années, il s'est produit beau-

La présente édition s'inspire des travaux de recherches et des écrits d'Ida Wasacase, qui fut un leader dans le mouvement en faveur d'un système d'éducation bilingue et biculturel pour les autochtones. Jadis emtion du Manitoba et comme coordonnatrice des l'Éducation du Manitoba et comme coordonnatrice des langues autochtones au MAIN, Mile Wasacase travaille maintenant au Indian Cultural College de la Saskatchewan. Les textes qui suivent ont déjà été publiés dans l'édition de Dialogue, Vol. 3, nº 1, 1976.

©Ministre des Approvisionnements et Services Canada 1976 Nº de catalogue: R41-2√1976 Présentation: Cottschalk+Ash Ltée

Publié avec l'autorisation de l'hon. Judd Buchanan, C.P., député, ministre des Affaires indiennes et du Nord. Ottawa, 1976 CS-5043-000-8B-A1

Equipment of the control of the cont

ənnəibni Education



bilingue et biculturel Système d'éducation







